
 

Amanda Rheyna Athaya, Muhsin, Khaerun Nisa Nurr 1 

 

 

 

 

SEMANTIC SHIFTS IN LABĪD IBN RABĪʿAH’S POETRY FROM 

JĀHILIYYAH TO EARLY ISLAM 

AL-TAḤAWWULĀT AL-DALĀLIYAH FĪ SYI‘RI LABĪD BIN RABĪ‘AH 

BAYNA AL-JĀHILIYYAH WA ṢADR AL-ISLĀM 

Amanda Rheyna Athaya1, Muhsin2, Khaerun Nisa Nuur3  
1,2,3 Universitas Islam Negeri Alauddin, Indonesia 

 
ARTICLE INFO: 

Received: 13/10/2025 

Revised: 12/11/2025 

Accepted: 29/12/2025 

Published online: 

31/12/2025 

 

 

*Corresponding author: 

rheynaamanda02@gmail.

com  

 

DOI: 

https://doi.org/10.51190/

muaddib/v02i01.51  

 

 

ABSTRACT 

This study examines semantic shifts in the poetry of Labīd ibn Rabīʿah, a prominent 

pre-Islamic poet who later embraced Islam, through the lens of Stephen Ullmann’s 

historical semantic theory. The research aims to investigate how Labīd’s lexical choices 

reflect the cultural and ideological transition from the Jāhiliyyah period to early Islam. 

Employing a qualitative descriptive method with a historical-semantic approach, the 

study analyzes selected verses composed after Labīd’s conversion, integrating 

semantic and contextual interpretation. The findings reveal multiple types of semantic 

change, including amelioration, pejoration, broadening, narrowing, and complete 

semantic shift, indicating a substantial transformation in Labīd’s diction as his 

worldview evolved from tribal heroism and material values toward faith-based moral 

principles. Lexical items such as al-anyāb ( (,الأنياب  aswad ( (,أسود  hirāwah ( (,هِراوة  yajūd ( (,يَجود  

and al-ḍujūʿ ( الضجوع) exemplify how meaning developed in parallel with broader socio-

religious change. The novelty of this study lies in its integrated analysis of Labīd’s pre-

Islamic and early Islamic lexicon using Ullmann’s framework—an approach rarely 

employed in previous scholarship—and in its systematic mapping of semantic patterns 

within an ideological context. This research contributes to historical semantic studies 

of Arabic poetry by bridging linguistic analysis with cultural and religious 

transformation. 
Keywords: Semantic change, Labīd ibn Rabīʿah’s poetry, historical semantics 

 

Copyright © 2025, 

Muaddib: Journal of Arabic 

Language and Literature 

 
This work is licensed 

under CC BY-SA 4.0. 

 

 ملخص البحث 

الذي    الجاهلي  أبرز شعراء العصر  ربيعة، أحد  بيد بن 
َ
ل في شعر  الدلالية  التحولات  إلى تحليل  الدراسة  تهدف هذه 

اعتنق الإسلام لاحقًا، وذلك في ضوء نظرية ستيفن أولمان في الدلالة التاريخية. وتسعى الدراسة إلى الكشف عن كيفية 

بيد. واعتمدت انعكاس التحول الثقافي والأيديولوجي من العصر ال
َ
جاهلي إلى الإسلام المبكر في الاختيارات المعجمية لل

الدراسة المنهج الوصفي النوعي مع توظيف المقاربة الدلالية التاريخية، من خلال تحليل عدد من الأبيات الشعرية 

بيد بعد إسلامه، مع الجمع بين التحليل الدلالي والسياقي. وتُظهر نتائج الدراسة
َ
وجود أنماط متعددة من    التي نظمها ل

التغير الدلالي، من بينها التحسين الدلالي، والتقبيح الدلالي، وتوسيع المعنى، وتضييقه، والتحول الدلالي الكلي، مما  

بيد نتيجة لتغير رؤيته للعالم من تمجيد القيم القبلية والمادية 
َ
يدل على حدوث تحول جوهري في دلالة الألفاظ عند ل

عد ألفاظ مثل  إلى تبني القيم  
ُ
نماذج    الضجوع، ويجود ، وهِراوة، وأسود ، والأنيابالأخلاقية القائمة على الإيمان. وت

تحليلها  في  الدراسة  هذه  جدة  وتكمن  الأوسع.  والدينية  الاجتماعية  التحولات  مع  بالتوازي  المعنى  تطور  على  دالة 

بيد في مرحلتي ما قبل الإسلام وبدايات العصر الإسلامي بالاعتماد على إطار أولمان 
َ
المتكامل للمعجم الشعري لدى ل

 عن سعيها إلى رسم خريطة منهجية لأنماط التغير النظري، وهو منهج نادر التوظيف في الدراس
ً

ات السابقة، فضلا

الدلالي في سياق أيديولوجي. وتسهم هذه الدراسة في إثراء بحوث الدلالة التاريخية في الشعر العربي من خلال الربط 

 بين التحليل اللغوي والتحول الثقافي والديني. 

 ة، شعر لبيد بن ربيعالدلالة التاريخية ،التغير الدلالي :فتاحيةالكلمات الم 

 

https://doi.org/10.51190/muaddib/v02i01.51
https://doi.org/10.51190/muaddib/v02i01.51


Muaddib. Vol. 2, No. 1 Desember 2025 

 

Amanda Rheyna Athaya, Muhsin, Khaerun Nisa Nurr 2 

 

 المقدمة  

يُعدّ الأدب العربي القديم، ولا سيما الشعر الجاهلي، أحد أهم المصادر الثقافية التي تعكس البنية 

الاجتماعية والقيم الفكرية التي سادت المجتمع العربي قبل الإسلام، إذ لم يكن الشعر مجرد نتاج فني، بل 

ا يعبر عن رؤية المجتمع للعالم وللذات ا وثقافيًّ ل نظامًا معرفيًّ
ّ
   شك

ً
 مركزية

ً
وللآخر. فقد أدّى الشعر وظيفة

الاجتماعية  المكانة  وترسيخ  الجماعية،  الذاكرة  وحفظ  القبلية،  الهوية  عن  للتعبير   
ً
وسيلة بوصفه 

 رمزية عالية على التأثير  
ً
والسياسية في مجتمعٍ شفهيٍّ يقدّس البلاغة والبيان ويمنح الكلمة المنظومة قدرة

الجمعي،  Alhamdi & Hadi  ,2025والتوجيه ) القبيلة ومرآة وعيها  السياق، كان الشاعر لسان  (. وفي هذا 

  
ً
 فاعلة

ً
د مآثر الأسلاف، ويكرّس مفاهيم الشرف والفخر، الأمر الذي جعل الشعر أداة

ّ
ق البطولات، ويخل

ّ
يوث

 .(Ḍayf ,1995في تشكيل المنظومة القيمية للمجتمع العربي القديم وتثبيتها )

 محورية 
ً
ا من هذه الوظيفة الثقافية والاجتماعية للشعر، اكتسب شعراء الجاهلية مكانة

ً
وانطلاق

وصياغة   الجمعي  الوعي  في  التأثير  إلى  الجمالي  الإبداع  حدود  دورهم  تجاوز  إذ  العربي،  المجتمع  بنية  في 

بيد بن ربيعة ا 
َ
ا  المرجعيات الأخلاقية والفكرية. ومن بين هؤلاء الشعراء يبرز ل لعامري بوصفه نموذجًا أدبيًّ

ا عميقًا جمع بين مرحلتين تاريخيتين متمايزتين:   حضاريًّ
ً

فريدًا، ليس فقط لتميزه الفني، بل لكونه عاش تحوّلا

نه  
ّ
بيد يتميّز بعمقٍ فنيٍّ وتأمليٍّ مك

َ
الجاهلية وبدايات الإسلام. وقد أظهرت دراسات أدبية متعددة أن شعر ل

لت نهاية مرحلة من احتلال مكانةٍ راس
ّ
التي مث الشعرية  عُدّ من الأصوات  العربي، حتى  الشعر  خة في تاريخ 

 .(Zaydān ,2012)وبداية أخرى 

في  الفنية، بل تتجلى على نحوٍ أعمق  أو  الجمالية  بيد لا تقتصر على قيمته 
َ
ل غير أن أهمية شعر 

 واضحًا من  
ً

التحولات الدلالية التي طرأت على لغته الشعرية بعد اعتناقه الإسلام. فقد شهد شعره انتقالا

ا إلى  العشائري  والفخر  المادية  البطولة  على  القائمة  القبلية  الحياة  التوحيدية  تمجيد  القيم  عن  لتعبير 

الإنسان   مصير  في  والتأمل  والصبر،  والزهد،  الإيمان،  مثل  الإسلام،  رسّخها  التي  , al-Jarrāḥ)والأخلاقية 

. ويُعدّ هذا التحول الدلالي مؤشرًا دقيقًا على تبدل الرؤية الكونية للشاعر، وانتقاله من منظومة قيم  (2009

 تستمد مرجعيتها من القبيلة إلى منظومة قيم تستند إلى العقيدة والتصور الإسلامي للوجود. 

بيد الشخصية فحسب، 
َ
ا بتجربة ل

ً
 مرتبط

ً
ا معزولا ولا يمكن النظر إلى هذا التحول بوصفه تغيرًا فرديًّ

بل ينبغي فهمه في إطار التحول الحضاري والفكري الشامل الذي شهده المجتمع العربي مع بزوغ الإسلام. 

لكرامة والنعيم، والوجود الإنساني فقد أعاد الإسلام صياغة المفاهيم الأساسية المرتبطة بالحياة والموت، وا

(. ومن هذا Najib  ,2020برمته، مما انعكس بشكل مباشر على اللغة بوصفها الوعاء الحامل للفكر والقيم ) 

اللغة   التفاعلية بين  العلاقة  ا لفهم   علميًّ
ً

بيد من منظورٍ دلاليٍّ تاريخيٍّ مدخلا
َ
ل المنطلق، تمثل دراسة شعر 

الإسلام، إذ تكشف اللغة الشعرية عن عمق التحول الذي طرأ على الوعي الفردي  والتحول الثقافي في صدر 

 والجماعي في آنٍ واحد. 

أولمان،   ستيفن  كما طرحه  التاريخية  الدلالة  منهج  إلى  البحث  هذا  يستند  النظرية،  الناحية  من 

الدلالي،   والانحطاط  الدلالي  الزمن من خلال رصد ظواهر الارتقاء  المعنى عبر  تطوّر  تتبّع  ز على 
ّ
يرك والذي 

د هذه النظرية أن اللغة ليست نظ
ّ
امًا جامدًا، بل كيانٌ حيٌّ يتطوّر والتوسّع الدلالي، والتضييق الدلالي. وتؤك



Muaddib. Vol. 2, No. 1 Desember 2025 

 

Amanda Rheyna Athaya, Muhsin, Khaerun Nisa Nurr 3 

 

 
ً

بتطوّر المجتمع وثقافته. ومن خلال هذا المنهج، يسعى البحث إلى تحليل المفاهيم الشعرية التي شهدت تحوّلا

دلاليًا في شعر لبيد، مثل ألفاظ »الحياة« و»الموت« و»الكرامة« و»النعيم«، وكيف انتقلت هذه المعاني من  

 .(Romaine ,1994) سياقها القبلي إلى معانٍ روحية إسلامية

استيعاب  على  العربي  الأدب  قدرة  على  ا  حيًّ  
ً

مثالا يقدم  بيد 
َ
ل شعر  فإن  الأدبية،  الناحية  من  أما 

ستخدم في  
ُ
ا. فالمعاني التي كانت ت ا وجماليًّ التحولات الكبرى التي عرفها التاريخ العربي، وإعادة إنتاجها لغويًّ

فها في السياق الإسلامي لتمجيد الصبر،  الجاهلية لتمجيد الشجاعة القتالية أو الفخر القبلي، أعيد توظي

ا دقيقًا إلا من   ا علميًّ
ً
والزهد، والإيمان، والتسليم بالقضاء والقدر. ولا يمكن إدراك أبعاد هذا التحول إدراك

الذي   الجمعي  للوعي  وعاءً  الشعر  والاجتماعي، بوصف  التاريخي  النص بسياقه  تربط  خلال دراسة دلالية 

 .(Sadiq & Awny ,2024)ية إلى الإسلام رافق الانتقال من الجاهل

السابقة  الأبحاث  فإن معظم  ربيعة،  بن  بيد 
َ
ل تناولت شعر  التي  الدراسات  تعدد  الرغم من  وعلى 

ركزت على الجوانب الجمالية، أو الموضوعية، أو التاريخية العامة، دون التعمق في دراسة التغير الدلالي من  

. كما أن تطبيق منهج  (Bakhromkhodja  ,2025)منظورٍ تاريخيٍّ يربط بين اللغة والتحول الاجتماعي والثقافي  

الدلالة التاريخية، ولا سيما وفق تصور ستيفن أولمان، على الشعر العربي القديم ما يزال محدودًا، الأمر  

الذي أفض ى إلى غياب دراسات تحليلية تُبرز التحول الدلالي بوصفه انعكاسًا مباشرًا للتحول الأيديولوجي  

 .Sadiq & Awny ,2024)والفكري في المجتمع العربي المبكر 

بيد لا يقتصر على  
َ
ومن هنا تنبثق فجوة البحث الحالية، إذ يفترض هذا البحث أن التحول في شعر ل

تغيير الموضوعات أو الصور الشعرية، كما ذهبت إلى ذلك بعض الدراسات السابقة، بل يتجلى بصورة أعمق 

بيد يمثل  في البنية الدلالية للألفاظ ذاتها. وينطلق البحث من فرضية مفادها أن التحول ا
َ
لدلالي في شعر ل

انعكاسًا لتبدل الوعي الثقافي والديني، لا مجرد تبدل فني أو أسلوبي، وأن اللغة الشعرية تكشف عن هذا  

 .(Mahfouz ,2022; Alhamad ,2025التحول بوصفها بنية فكرية متجذرة في التجربة الإنسانية )

التساؤلات   من  مجموعة  عن  الإجابة  إلى  البحث  هذا  يسعى  السابقة،  الإشكاليات  من  ا 
ً
وانطلاق

بيد بن ربيعة بعد إسلامه في ضوء نظرية الدلالة  
َ
العلمية التي تتمحور حول طبيعة التغير الدلالي في شعر ل

ت على الألفاظ والمفاهيم التاريخية لستيفن أولمان. ويتساءل البحث عن أنماط التحولات الدلالية التي طرأ

الشعرية في هذه المرحلة، وعن مدى ارتباط هذه التحولات بالانتقال من منظومة القيم الجاهلية إلى منظومة  

القيم الإسلامية في المجتمع العربي المبكر. كما يهدف إلى الكشف عن الكيفية التي يمكن من خلالها توظيف  

هذا تفسير  في  التاريخي  الدلالي  هذا   المنهج  نتائج  ومقارنة  القديم،  العربي  الشعر  في  الأيديولوجي  التحول 

التحليل بما توصلت إليه الدراسات السابقة التي ركزت على الجوانب الجمالية أو الموضوعية دون التعمق  

  في البنية الدلالية للألفاظ. ومن خلال هذه التساؤلات، يسعى البحث إلى بيان ما إذا كان التغير في المعنى 

 أعمق في الوعي الثقافي والديني للشاعر والمجتمع على  
ً

يمثل مجرد تحول لغوي شكلي، أم أنه يعكس تحولا

 حدٍّ سواء.

وعليه، يسعى هذا البحث إلى مساءلة العلاقة بين اللغة والتحول الحضاري من خلال دراسة التغير 

ا يعكس انتقال الفكر العربي من منظومة القيم القبلية   بيد بن ربيعة، بوصفه نموذجًا أدبيًّ
َ
الدلالي في شعر ل



Muaddib. Vol. 2, No. 1 Desember 2025 

 

Amanda Rheyna Athaya, Muhsin, Khaerun Nisa Nurr 4 

 

إلى منظومة القيم الإسلامية، مؤكدًا أن اللغة ليست مجرد أداة للتعبير، بل هي بنية فكرية تتشكل وتتغير  

 بتغير التجربة الإنسانية والسياق الحضاري الذي تنتمي إليه. 

 

 منهجية البحث 

( من خلال استخدام Library Researchيعتمد هذا البحث على نوع البحوث المكتبية )هذا البحث 

بّق هذا المنهج لتحليل التغيرات الدلالية التي  
ُ
المنهج الوصفي الكيفي المدمج بالمنهج الدلالي التاريخي. وقد ط

 منهجيًا من الزاوية المعجمية، مع مراعاة السياقات 
ً

بيد بن ربيعة تحليلا
َ
طرأت على معاني الألفاظ في أشعار ل

الدلالية )الاجتماعية والتاريخية التي أسه (. وفي هذا  Tajuddin Nur  ,2010مت في تشكيل هذه التحولات 

الإطار، سعى الباحث إلى تتبع تطور المعنى عبر مرحلتين زمنيتين مختلفتين، هما المرحلة الجاهلية ومرحلة ما  

العربي   المجتمع  في  القيمي  والتحول  اللغوي  التحول  بين  العلاقة  عن  الكشف  بهدف  الشاعر،  إسلام  بعد 

 المبكر.

التي   ربيعة  بن  بيد 
َ
ل أشعار  في  الواردة  الشعرية  والمفاهيم  الألفاظ  في  البحث  موضوعات  وتتمثل 

يُحتمل أن تكون قد شهدت تغيرًا في دلالتها، ولا سيما المفردات المرتبطة بالقيم الوجودية والأخلاقية. وقد  

بيد بن ربيعة الصادر عن دار صاد
َ
م، بوصفه المصدر 1999ر سنة استُمدّت البيانات الأساسية من ديوان ل

شملت  فقد  الثانوية،  البيانات  أما  التاريخي.  الدلالي  للتحليل  خضعت  التي  الشعرية  للنصوص  الرئيس 

  مبادئ علم الدلالةو  علم الدلالة: مدخل إلى علم المعنى مؤلفات ستيفن أولمان في علم الدلالة، مثل  
ً
، إضافة

،  المنجدو  لسان العربلعربية، والمعاجم العربية الكلاسيكية مثل  إلى الدراسات السابقة المتعلقة بالدلالة ا

 لتحديد المعاني المعجمية الأصلية وتتبع تطورها الدلالي )
ً
 .(Ullmann  ,1962التي استُخدمت أدواتٍ مساعدة

 
ً
قراءة الشعرية  النصوص  بقراءة  الباحث  قام  التوثيق، حيث  تقنية  باستخدام  البيانات  وجُمعت 

بعد   احتمال حدوث تحول دلالي.  فيها  يُلاحظ  مفتاحية  ألفاظ  التي تحتوي على  الأبيات  تدوين  ثم  دقيقة، 

مت وفق متطلبات التحليل للإجابة عن أسئلة البح
ّ
ث وصياغة نتائجه ذلك، صُنّفت البيانات المختارة ونُظ

نجز من خلال تطبيق المنهج الدلالي التاريخي بأسلوب  Anis  ,2023بشكل منهجي )
ُ
(. أما تحليل البيانات، فقد أ

وصفي تحليلي، وذلك بتحديد معاني الألفاظ في كل مرحلة زمنية، ثم مقارنة هذه المعاني للكشف عن أنواع  

رُقِيّ  مثل  التي طرأت عليها،  الدلالية  )  التغيرات  )Ameliorationالدلالة  الدلالة  وانحطاط   ،)Pejoration ،)

 .(Al-Mansouri ,2025وتوسيع المعنى، وتضييق المعنى، أو التغير الدلالي الكلي )

تُبرز  توضيحية  بجداول  مدعومة  المناقشة،  قسم  في  منظمة  بصورة  التحليل  نتائج  عُرضت  وقد 

بيد بن ربيعة، بما يسهم في توضيح العلاقة بين التغير اللغوي  
َ
أشكال التحولات الدلالية المكتشفة في أشعار ل

 .(Allūsh ,2019; Ullmann ,1962والتحول الثقافي والديني في مرحلة الانتقال من الجاهلية إلى الإسلام )‘

 

 

 

 



Muaddib. Vol. 2, No. 1 Desember 2025 

 

Amanda Rheyna Athaya, Muhsin, Khaerun Nisa Nurr 5 

 

 النتائج والمناقشة 

 تحليل المعاني المتغيرة في أبيات مختارة من شعر لبيد بن ربيعة

بيد بن ربيعة، وذلك بالاعتماد 
َ
يتناول هذا الجزء دراسة التحولات الدلالية في عددٍ من أبيات شعر ل

ز 
ّ
ويرك الإسلام.  وصدر  الجاهلي  العصر  في  الألفاظ  معاني  بين  يقارن  الذي  التاريخية  الدلالة  منهج  على 

نى، مما يُظهر أن التغيّر الدلالي في  التحليل على تأثير العوامل الدينية والاجتماعية والثقافية في تطوّر المع

 في منظومة القيم والرؤية الفكرية  
ً

بيد لا يقتصر على الجانب اللغوي فحسب، بل يعكس أيضًا تحوّلا
َ
شعر ل

 . من الفخر القبلي إلى الإيمان والتوحيد

 

 البيت الأول:أ. 

ِّق  
 مُحَر 

َ
رْخ

َ
 ف

َ
و حُرْثان

ُ
 بَن

ْ
دَت

َ
 وَل

يعَةِّ  لوَى بِّ  جَ الأبوابِّ  الوَضِّ
َ
 مُرْت

يشير هذا البيت إلى ولادة رجل شجاع من قبيلة بني حُرثان، وُلد في بيئة صعبة ومليئة بالمحن. 

تعكس الألفاظ قيم الجاهلي التي تمجد النشأة في الشدة والبيئة الصعبة. أما في الإسلام، فقد تحوّلت  

 هذه الصور إلى دلالة على الابتلاء والاختبار من الله تعالى. 

 
 تحليل المعاني المتغيرة في أبيات مختارة من شعر لبيد بن ربيعة :الجدول الأول 

 الدلالي نوع التحول  المعنى في الإسلام  المعنى في الجاهلي  اللفظ

وَى 
ْ
يصيب   بَل شديد  عذاب  أو  مصيبة 

البلاء   أو  الذل  على  يدل  الإنسان 

 المهين. 

البقرة:   سورة  سياقها    214في  بلوى 

تعالى  الله  من  وامتحان  ابتلاء  سياق 

وزيادة  الصبر،  اختبار  إلى  يهدف 

 الدرجات الروحية. 

 رقيّ الدلالة

(Amelioration) 

جَ 
َ
مُرْت

 الأبوابِ 

بيت مغلق بإحكام، لا يمكن الدخول  

إليه؛ مما يدل على عزله أو عزلته عن  

 حماية المجتمع. 

 في السياق القرآني

الكهف:   الأدبية،  18)  والتفسيرات   )

من   حالة  أو  ا 
ً
انغلاق المرتج   يعكس 

 الانغلاق بالمعنى المادي والروحي. 

 توسيع المعنى

(Generalization) 

 

بيد بن 
َ
تُظهر المعطيات الواردة في الجدول أعلاه أن الألفاظ المستخدمة في البيت الأول من شعر ل

ربيعة لا تؤدي وظيفة وصفية محايدة فحسب، بل تحمل شحنة دلالية تعكس التحول القيمي والفكري بين  

ي نظريته حول الدلالة العصر الجاهلي والعصر الإسلامي. ويؤكد هذا التحليل ما ذهب إليه ستيفن أولمان ف

ا وثيقًا بالتحولات الاجتماعية  
ً
التاريخية، حيث يرى أن المعنى اللغوي يخضع لتغيرات تدريجية ترتبط ارتباط

 والثقافية والدينية التي يعيشها المجتمع.

( الدلالة  رقيّ  نموذج  بوضوح  يظهر  وَى«، 
ْ
»بَل لفظة  ففي Ameliorationففي  أولمان.  حدده  كما   )

السياق الجاهلي، ارتبطت الكلمة بدلالة سلبية تشير إلى المصيبة المهينة أو العذاب الذي يُفض ي إلى الذل  



Muaddib. Vol. 2, No. 1 Desember 2025 

 

Amanda Rheyna Athaya, Muhsin, Khaerun Nisa Nurr 6 

 

والانكسار، وهو ما يعكس نظرة المجتمع الجاهلي إلى الشدائد بوصفها علامة ضعف أو خسارة في المكانة  

البلاء  مفهوم  تأطير  السياق الإسلامي، حيث أعيد  في  ا 
ً
المعنى شهد تطورًا ملحوظ الاجتماعية. غير أن هذا 

 للاختبار الإلهي وسببً 
ً
ا لرفع الدرجات الروحية، كما ورد  ضمن منظومة عقدية جديدة ترى في الابتلاء وسيلة

مْ﴾في قوله تعالى: 
ُ

بْلِك
َ
وْا مِنْ ق

َ
ذِينَ خَل

َّ
لُ ال

َ
مْ مَث

ُ
تِك

ْ
ا يَأ َّ

َ
 وَلم

َ
ة جَنَّ

ْ
وا ال

ُ
دْخُل نْ تَ

َ
مْ حَسِبْتُمْ أ

َ
(. ويعكس  214)البقرة:   ﴿أ

هذا التحول انتقال المعنى من بعده السلبي المحض إلى بعد إيجابي أخلاقي وروحي، وهو ما ينسجم مع مفهوم  

 الارتقاء الدلالي في نظرية أولمان.

جَ الأبوابِ«، فيمثل نموذجًا لـ توسيع المعنى )
َ
(. ففي الشعر الجاهلي، Generalizationأما لفظ »مُرْت

يحمل هذا التعبير دلالة مادية مباشرة تشير إلى البيت المغلق بإحكام، بما يوحي بالعزلة أو انعدام الحماية 

الاجتماعية، وهو معنى يرتبط بالسياق القبلي الذي يرى في الانغلاق ضعفًا أو حرمانًا من سند الجماعة. إلا  

لامي والأدبي اللاحق أبعادًا دلالية أوسع، حيث لم يعد يقتصر على  أن هذا اللفظ اكتسب في السياق الإس

القرآنية   يُفهم من الإشارات  الروحي، كما  أو  النفس ي  المادي، بل أصبح يعبر عن حالات الانغلاق  الانغلاق 

(. وهنا يتجلى ما 18الصلة، ومنها ما ورد في سياق قصة أصحاب الكهف )الكهف:  والتفسيرات الأدبية ذات  

يسميه أولمان بتوسيع الدلالة، إذ تنتقل الكلمة من معنى محدد ضيق إلى مجال دلالي أرحب يشمل أبعادًا 

 رمزية ومعنوية.

وبناءً على ذلك، يمكن القول إن التحولات الدلالية في هذا البيت الشعري لا تمثل تغيرًا لغويًا شكليًا 

 عميقًا في الوعي الجمعي من منظومة قيم جاهلية تمجد الشدة باعتبارها مصدرًا  
ً

فحسب، بل تعكس تحولا

ار إيماني وأخلاقي. ويتوافق هذا  للفخر القبلي، إلى منظومة إسلامية تعيد تفسير الشدة والابتلاء ضمن إط

الاستنتاج مع فرضية أولمان القائلة بأن اللغة كائن حيّ يتطور بتطور التجربة الإنسانية، وأن التغير الدلالي 

 هو في جوهره مرآة للتغير الحضاري والفكري الذي يمر به المجتمع. 

 

  :البيت الثاني . ٢

سُ  مِّ
َ
نْ لمْ الت يَدَيْكَ إِّ ي بِّ نِّ سْقِّ

َ
 لا ت

جُوعِّ 
عَمَ الضَّ

َ
 أسرابِّ  غارةب ن

يرفض الشاعر الحصول على النعمة دون تعب أو كفاح، ويطلبها من خلال الغارة، التي كانت في 

وأخلاقية،   تفسيرها ضمن ضوابط شرعية  عيد 
ُ
أ فقد  الإسلام،  في  أما  الجاهلي مصدر فخر وشجاعة. 

  وأصبحت مرتبطة بالجهاد المشروع. 

 
 تحليل المعاني المتغيرة في أبيات مختارة من شعر لبيد بن ربيعةالجدول الثاني: 

 الدلالي نوع التحول  المعنى في الإسلام  المعنى في الجاهلي  اللفظ

عَمَ الضجوع 
َ
جُوع:  ن الضُّ عَمَ 

َ
ن

براحة  ”الاستمتاع  هو 

ما  وغالبًا  الاستلقاء“، 

الشعر  سياق  في  يرتبط 

عَم( من  
َ
جاء في التفسير أن متاع الدنيا )ن

وفي   الغالب،  في  الناس  تلهي  التي  الأمور 

: الحديد  هو  20سورة  اللهو  أن  يفسر   ،

 انحطاط الدلالة



Muaddib. Vol. 2, No. 1 Desember 2025 

 

Amanda Rheyna Athaya, Muhsin, Khaerun Nisa Nurr 7 

 

بعد   بالاستراحة  الجاهلي 

وهو   هجوم،  أو  انتصار 

 جزء من الفخر.

هو  فالزهد  تلهي،  التي  والزينة  اللعب 

 الموقف المستحب.

الشعر   غارة في  يستخدم 

للشجاعة  رمزًا  باعتباره 

والقوة القبلية والقدرة على  

على   والاستيلاء  الهجوم 

الكنوز من الأعداء. تمجيد  

كرمز  والنهب  السلب 

 للمجد. 

وفي الإسلام لا يزال يستخدم في الإسلام  

في سياق  ولكن  المباغت،  الهجوم  بمعنى 

الأخلاقية  بالقيود  الله  سبيل  في  الحرب 

 . 60الشرعية. انظر سورة الأنفال:

 المعنىتضييق  

(Narrowing) 

 

بيد بن ربيعة 
َ
تُبرز البيانات الواردة في الجدول أعلاه أن الألفاظ المفتاحية في البيت الثاني من شعر ل

ظهور   بعد  القيمية  وتحولاته  الجاهلي  المجتمع  طبيعة  تعكس  عميقة  وأيديولوجية  ثقافية  دلالات  تحمل 

التغي حول  نظريته  في  أولمان  ستيفن  يطرحه  ما  التحليل  هذا  ويؤكد  معاني  الإسلام.  أن  يرى  إذ  الدلالي،  ر 

 متعددة  
ً

الألفاظ تتغير تبعًا لتحول منظومة القيم الاجتماعية والفكرية، وأن هذا التغير قد يأخذ أشكالا

 مثل انحطاط الدلالة أو تضييقها. 

جوع«ففي لفظة  عَمَ الضُّ
َ
وفق تصنيف  (Pejorationانحطاط الدلالة )، يظهر بوضوح نموذج »ن

أولمان. ففي السياق الجاهلي، ارتبط هذا التعبير بمعنى إيجابي نسبيًا، إذ يدل على التمتع بالراحة والاستقرار 

بعد تحقيق النصر أو العودة من الغارة، وهو ما يُعدّ جزءًا من مظاهر الفخر والاعتزاز بالإنجاز القبلي. غير  

 دلاليًا في الس
ً

عيد النظر في مفهوم النعيم الدنيوي بوصفه أن هذا المعنى شهد تحولا
ُ
ياق الإسلامي، حيث أ

 قد يُلهي الإنسان عن الغاية الأخروية. وقد تجلى ذلك في الخطاب القرآني الذي ينبه إلى زينة الدنيا  
ً

متاعًا زائلا

﴾وله تعالى: ولهوها، كما في ق
ٌ

هْوٌ وَزيِنَة
َ
عِبٌ وَل

َ
يَا ل نْ  الدُّ

ُ
حَيَاة

ْ
مَا ال نَّ

َ
مُوا أ

َ
(. وبهذا الانتقال، فقد 20)الحديد:  ﴿اعْل

انحطاط  مفهوم  مع  ينسجم  ما  وهو  تحذيريًا،  أو  سلبيًا  إيحاءً  ليكتسب  السابقة  الإيجابية  دلالته  اللفظ 

 الدلالة في نظرية أولمان.

لفظ   لـ  »غارة«أما  نموذجًا  فيمثل   ،( المعنى  كانت (Narrowingتضييق  الجاهلي،  الشعر  ففي   .

 على البطولة والقدرة على  
ً

د بوصفه دليلا  مشروعًا يُمجَّ
ً

عدّ فعلا
ُ
الغارة ترمز إلى الشجاعة والقوة القبلية، وت

السلب والغلبة، دون ارتباط بقيود أخلاقية أو تشريعية محددة. غير أن هذا المفهوم خضع لإعادة ضبط  

لمعنى الأساس ي للهجوم المباغت، لكنه حُصر في إطار الجهاد المشروع المنضبط دلالي في الإسلام، حيث لم يُلغَ ا

بضوابط أخلاقية وتشريعية صارمة، كما تشير إليه الآيات المتعلقة بالإعداد والقوة في سبيل الله، ومنها قوله 

هُم  تعالى:  
َ
ل وا  عِدُّ

َ
ةٍ﴾﴿وَأ وَّ

ُ
ق ن  مِّ عْتُم 

َ
اسْتَط ا  وأقل 60)الأنفال:    مَّ تحديدًا  أكثر  »الغارة«  معنى  أصبح  وبهذا   .)

 اتساعًا مما كان عليه في السياق الجاهلي، وهو ما يطابق مفهوم تضييق المعنى في نظرية أولمان. 

 قيميًا واضحًا من 
ً

وبناءً على ذلك، يتضح أن التحولات الدلالية في هذا البيت الشعري تعكس انتقالا

منظومة   ضمن  المفاهيم  هذه  تأطير  إعادة  إلى  الجاهلي  المجتمع  في  الدنيوية  واللذة  المادية  القوة  تمجيد 



Muaddib. Vol. 2, No. 1 Desember 2025 

 

Amanda Rheyna Athaya, Muhsin, Khaerun Nisa Nurr 8 

 

أخلاقية وروحية في الإسلام. ويعزز هذا التحليل فرضية أولمان القائلة بأن التغير الدلالي ليس عملية لغوية 

هذه   دراسة  فإن  ثم،  ومن  والمجتمع.  للإنسان  الكونية  الرؤية  لتحول  مباشر  انعكاس  هو  بل  مستقلة، 

بيد بن ربيعة تسهم في الكشف عن الكيفية التي أعاد ب
َ
ها الإسلام تشكيل الدلالة اللغوية  التحولات في شعر ل

 بما يتوافق مع منظومته العقدية والأخلاقية. 

 

   البيت الثالث:. ٣

لُّ طِّ 
ُ
هُنَّ ك

َ
ل ائِّ وَ

َ
ي أ ة  تَهْدِّ رَّ  مِّ

لَ هِّ 
ْ
ث  الأعزابِّ  رَاوَةِّ جَرْداءَ مِّ

المعركة. استخدمت الألفاظ “طمرة” و”هراوة” كرموز  في  الخيل وشدتها  البيت سرعة  يصف هذا 

للقوة. أما في العصر الإسلامي، فقد تغيرت هذه الرموز لتدل على وسائل الجهاد وسرعة النصر في سبيل 

 الحق.

 
 تحليل المعاني المتغيرة في أبيات مختارة من شعر لبيد بن ربيعةالجدول الثالث: 

 الدلالي نوع التحول  المعنى في الإسلام  المعنى في الجاهلي  اللفظ

ة في   طِمِرَّ ستخدم 
ُ
فرس قوية وسريعة، ت

القبيلة   فخر  رمز  وهي  المعارك، 

 وبسالتها

الجهاد،   لمركوب   
ً
رمزا باعتباره 

الجهادية  التفاسير  في  ورد  وقد 

وتفسير   البغوي  تفسير  مثل 

ممدوحة   الخيل  أن  الماوردي 

في سبيل   للقتال  أداة  باعتبارها 

 الله

 توسيع المعنى

(Generalization) 

خشبية  هِرَاوَة  أو  كبيرة  عصا  عن  عبارة 

البدنية    -صلبة   للقوة  رمز  وهي 

الجاهلي؛  ثقافة  في  للقتال  وأداة 

في  المسلحون  الشباب  يستخدمها 

 المعارك.

والإيمان   المعنوية  للقوة  رمز 

في   )الجهاد  المشروع  بالقتال 

في تفسير   سبيل الله(، كما جاء 

 للميسر. 60سورة الأنفال : 

 توسيع المعنىرقيّ الدلالة / 

 

 

بيد بن ربيعة 
َ
تُبيّن المعطيات الواردة في الجدول أن الألفاظ الوصفية في البيت الثالث من شعر ل

تؤدي وظيفة رمزية تتجاوز الوصف الحس ي للحركة والقوة، لتعبّر عن منظومة القيم السائدة في المجتمع  

مع ما يقرره ستيفن أولمان   الجاهلي، ثم عن تحوّل هذه المنظومة في العصر الإسلامي. ويتوافق هذا التحليل

في نظريته حول التغير الدلالي، إذ يؤكد أن الألفاظ المرتبطة بالقوة والعنف تميل إلى اكتساب معانٍ جديدة 

 عندما تخضع لإطار أيديولوجي وأخلاقي مختلف.

ة«، التي تشير في الأصل إلى الفرس القوية السريعة المستخدمة في المعارك، يظهر  ففي لفظة »طِمِرَّ

( المعنى  ترتبط  Generalizationنموذج توسيع  الكلمة تحمل دلالة محددة  كانت  الجاهلي،  السياق  ففي   .)



Muaddib. Vol. 2, No. 1 Desember 2025 

 

Amanda Rheyna Athaya, Muhsin, Khaerun Nisa Nurr 9 

 

عدّ الخيل رمزًا للشرف والقوة والقدرة على الغلبة.  
ُ
بالفروسية القبلية ومظاهر التفوق العسكري، حيث ت

غير أن هذا المعنى لم يختفِ في العصر الإسلامي، بل اتسع ليشمل بعدًا دينيًا وأخلاقيًا جديدًا، إذ أصبحت 

  الخيل رمزًا لوسائل الجهاد المشروع في سبيل الله، كما ورد في ك
ً
تب التفسير التي أشادت بالخيل بوصفها أداة

ممدوحة للدفاع عن الحق ونصرة الدين. وبهذا المعنى، انتقلت الدلالة من إطار قبلي ضيق إلى إطار عقدي  

 أوسع، وهو ما ينسجم مع مفهوم توسيع المعنى عند أولمان.

الصلبة  الخشبية  الأداة  أو  الغليظة  العصا  الجاهلي على  الشعر  في  يدل  الذي  »هِرَاوَة«،  لفظ  أما 

 على رقيّ الدلالة )
ً

( المقترن بـ توسيع المعنى. ففي السياق Ameliorationالمستخدمة في القتال، فيمثل مثالا

الجاهلي، ارتبطت الهراوة بالقوة البدنية والعنف المباشر، وكانت رمزًا لقدرة الشباب المسلحين على البطش  

وإثبات التفوق الجسدي. ومع التحول الإسلامي، لم يعد هذا الرمز محصورًا في القوة المادية المجردة، بل  

مثل في القوة الإيمانية والانضباط الأخلاقي في القتال المشروع، كما تفيده التفسيرات اكتسب بعدًا معنويًا يت

(. ويعكس هذا الانتقال ارتقاءً في القيمة الدلالية من القوة  60في سورة الأنفال )الأنفال:  المرتبطة بآية الإعداد  

 الجسدية إلى القوة المبدئية المرتبطة بالإيمان والغاية المشروعة. 

ومن خلال هذا التحليل، يتضح أن التحولات الدلالية في هذا البيت الشعري تجسد إعادة توجيه 

الرموز القتالية من خدمة المجد القبلي إلى خدمة القيم الدينية. ويؤكد ذلك طرح أولمان القائل بأن التغير  

الم عاد صياغة 
ُ
ت إذ  الكونية للمجتمع،  الرؤية  في  التحول  النظام الدلالي لا ينفصل عن  عاني بما يتوافق مع 

 واضحًا على كيفية انتقال الدلالة 
ً

بيد بن ربيعة تمثل مثالا
َ
القيمي الجديد. وعليه، فإن رموز القوة في شعر ل

من المستوى الحس ي والمادي إلى المستوى الرمزي والأخلاقي، مما يعكس عمق التحول الحضاري الذي صاحب 

 ظهور الإسلام.

 

 البيت الرابع: . ٤

ةِّ  
َ
ِّحَال

قَ الر 
َ
عِّ حَل

ْ
ط

َ
ح  وَمُق  سَابِّ

هُ بَادِّ 
ُ
ذ وَاجِّ

َ
رَابِّ  ن

ْ
ظ
َ ْ
ى الأ

َ
 عَل

في هذا البيت تُصور الخيل كأنها وحوش تكشف أنيابها في ساحة الحرب. في الجاهلي، يدل هذا على  

عيد تصوير الخيل كرمز للجهاد والاستعداد للقتال في سبيل الله. 
ُ
 العدوان والشراسة. بينما في الإسلام، أ

 
 تحليل المعاني المتغيرة في أبيات مختارة من شعر لبيد بن ربيعةالجدول الرابع: 

 الدلالي نوع التحول  المعنى الإسلامي  المعنى الجاهلي  اللفظ

إلى   سابِح  يشير  المصطلح  هذا 

الذي يُحترم   الحصان السريع، 

والمجد   للشرف  رمزًا  باعتباره 

  
ً

أصلا الحصان  يُعتبر  للقبيلة. 

النبلاء  قصائد  في  ا 
ً
مرموق

 وفخر القبيلة. 

ر بشكل   الحصان السريع )سابح( يُفَسَّ

في   الجهاد  في  للنضال  كأداة  تحويلي 

المعنى   يوسع  المفهوم  هذا  الله.  سبيل 

أداة   ليصبح  القبلي  للفخر  الأصلي 

تفسير  الدين.  أجل  من  للنضال 

 1[:100سورة العاديات ] – الميسر 

 توسيع المعنى



Muaddib. Vol. 2, No. 1 Desember 2025 

 

Amanda Rheyna Athaya, Muhsin, Khaerun Nisa Nurr 10 

 

هُ 
ُ
وَاجِذ

َ
هُ(، رمز   ن

ُ
وَاجِذ

َ
الضرس الأخير )ن

والقوة  والعدوانية  الغضب 

في   الجسدية، سواء  الهجومية 

 البشر أو الحيوانات. 

رمز الاستعداد في الجهاد والعزم القوي 

 في الدفاع عن دين الله.

 تغيير المعنى الكلي

تُظهر المعطيات الواردة في الجدول أن التصوير الشعري للخيل في هذا البيت يتجاوز البعد الوصفي 

ليحمل دلالات رمزية عميقة ترتبط بمنظومة القيم السائدة في كلٍّ من العصر الجاهلي والعصر الإسلامي.  

، حيث يرى أن الألفاظ ذات  ويؤكد هذا التحليل ما ذهب إليه ستيفن أولمان في نظريته حول التغير الدلالي

التشكيل   لإعادة  عرضة  أكثر  تكون  والقوة،  بالعنف  المرتبطة  تلك  سيما  ولا  القوية،  الانفعالية  الشحنة 

 الدلالي عند انتقالها من سياق ثقافي إلى آخر. 

لفظة   ح« ففي  نموذج  »سَابِّ يتجلى  السريع،  الحصان  إلى  الأصل  في  تشير  التي  المعنى ،  توسيع 

(Generalization) ففي السياق الجاهلي، ارتبط هذا اللفظ بالفخر القبلي والمكانة الاجتماعية، إذ كانت .

عدّ رمزًا للشرف والمجد، وتعكس قوة القبيلة وهيمنتها في الصراع. ومع ظهور الإسلام، لم  
ُ
الخيل السريعة ت

ال أصبح  دينية جديدة، حيث  منظومة  تأطيره ضمن  عيد 
ُ
أ بل  الأصلي،  المعنى  هذا  رمزًا يُلغَ  السريع  حصان 

عَادِيَاتِ ضَبْحًا﴾للاستعداد للجهاد في سبيل الله، كما يفهم من تفسير قوله تعالى: 
ْ
(. وبهذا  1)العاديات:  ﴿وَال

انتقلت الدلالة من حيز الفخر القبلي إلى فضاء أوسع يجمع بين القوة المادية والغاية الدينية، وهو ما ينسجم  

 مع مفهوم توسيع المعنى عند أولمان.

هُ«أما لفظ  
ُ
ذ وَاجِّ

َ
، الذي يدل في الاستعمال الجاهلي على الأضراس الأخيرة بوصفها رمزًا للغضب »ن

ر المعنى الكلي )والعدوانية والشراسة في القتال، فيمثل نموذجًا لـ   . ففي  (Complete Semantic Shiftتغي 

الثقافة الجاهلية، كان كشف النواجذ علامة على الهجوم والافتراس، سواء في الإنسان أو الحيوان، ويرتبط  

بصورة القوة الجسدية المنفلتة. غير أن هذا الرمز خضع لإعادة تفسير في السياق الإسلامي، حيث لم يعد  

والثبات في الدفاع عن دين الله ضمن إطار يدل على العدوان المجرد، بل أصبح يشير إلى الاستعداد والعزم  

 جذريًا من معنى سلبي قائم على العنف الغريزي إلى معنى إيجابي  أخلاقي مشروع. ويعكس هذا التحول ان
ً

تقالا

 قائم على الالتزام العقدي، وهو ما يندرج ضمن ما يسميه أولمان بالتغير الدلالي الكلي. 

وبناءً على ذلك، يمكن القول إن تصوير الخيل بوصفها كائنات تكشف أنيابها في ساحة المعركة يمثل 

 واضحًا على كيفية إعادة توجيه الرموز العنيفة في الشعر العربي من خدمة العدوان القبلي إلى خدمة  
ً

مثالا

بيد ب
َ
 لغويًا فحسب،  المقاصد الدينية. ويؤكد هذا التحليل أن التغير الدلالي في شعر ل

ً
ن ربيعة لا يعكس تحولا

 في البنية الفكرية والأخلاقية للمجتمع العربي، وهو ما يتوافق مع الرؤية النظرية لستيفن 
ً

بل يجسد تحولا

 لتحولات الوعي الإنساني عبر التاريخ. 
ً
 حية

ً
 أولمان التي ترى في اللغة مرآة

 

 

 

 



Muaddib. Vol. 2, No. 1 Desember 2025 

 

Amanda Rheyna Athaya, Muhsin, Khaerun Nisa Nurr 11 

 

 :  البيت الخامس. ٥

بَارِّ 
ُ
غ
ْ
لِّ ال

َ
ل
َ
نْ خ رُجْنَ مِّ

ْ
سَا يَخ ابِّ  عَوَ

ي  عَجَاجَةِّ فِّ
ْ
 ال

َ
حْت

َ
بَارِّ ت

ُ
غ
ْ
ي  ال ابِّ

َ
ك
ْ
 ال

يصور هذا البيت الخيول التي تخرج من ضباب الحرب بوجوه مكفهرة شرسة. في الجاهلي، كانت 

أنها  تُفهم على  في الإسلام، فصارت  أما  القتال.  في ساحة  البصري  القوة والتخويف  هذه الصورة تدل على 

 استعداد للجهاد وعزم على نصرة الحق. 
 تحليل المعاني المتغيرة في أبيات مختارة من شعر لبيد بن ربيعةالجدول الخامس: 

 الدلالي نوع التحول  المعنى الإسلامي  المعنى الجاهلي  اللفظ

بَار 
ُ
إلى   الغ يرمز  الكثيف  الغبار 

المعركة  ساحة  صخب 

 وشجاعة القبيلة. 

معنى  يتغير  لا  الإسلام،  سياق  في 

ولكن   المتطاير"،  "الغبار  عن  بَار 
ُ
الغ

يعد  لم  فهو  يتغير.  المجازي  معناه 

تسببها  التي  للفوض ى  رمز  مجرد 

أصبح   بل  القبائل،  بين  الحروب 

 استعارة عن الكفاح المقدس.

 رقيّ الدلالة

(Amelioration) 

العابسة،   عَوَابِس الوجوه 

أو  الغاضبة  والتعبيرات 

مواجهة   عند  الغاضبة 

 الخصم في حرب القبائل. 

الوجوه الجادة والحازمة كرمز للجدية 

 . في الجهاد

 رقيّ الدلالة

 

بيد بن ربيعة 
َ
تُبرز المعطيات الواردة في الجدول أن الصورة الشعرية في البيت الخامس من شعر ل

مثل   ألفاظ  خلال  من  سيما  ولا  الحرب،  بساحة  المرتبط  البصري  المشهد  تكثيف  على  بار«تعتمد 
ُ
 »الغ

هذا   ويؤكد  الجاهلي.  المخيال  في  والهيبة  القوة  تصور  تعكس  قوية  دلالية  تحمل شحنة  التي  و»عَوَابِس«، 

الطابع  ذات  الألفاظ  أن  يرى  إذ  التاريخية،  الدلالة  حول  نظريته  في  أولمان  ستيفن  يطرحه  ما  التحليل 

 التصويري تخضع لإعادة توجيه دلالي عندما تنتقل من سياق قيمي إلى آخر. 

لفظة   بار«ففي 
ُ
نموذج  »الغ )، يظهر  الدلالة  الانتقال من دلالة   (Ameliorationرقي   من خلال 

رمزًا  الكثيف  الغبار  كان  الجاهلي،  السياق  ففي  أعلى.  أخلاقية  قيمة  إلى دلالة مجازية ذات  مادية حسية 

مباشرًا لصخب المعركة وشدة القتال، ويُستحضر بوصفه علامة على الشجاعة والإقدام القبلي، دون أن  

ف أما  ذاتها.  للحرب  الوصفي  الإطار  المعجمي  يتجاوز ذلك  المعنى  ثبات  من  الرغم  الإسلامي، وعلى  السياق  ي 

للكلمة بوصفها غبارًا متطايرًا، فإن بعدها المجازي شهد تطورًا واضحًا، إذ لم يعد الغبار يدل على الفوض ى  

 عن
ً
مشقة الجهاد وبذل الجهد في سبيل الله. ويعكس هذا    الناتجة عن الصراع القبلي، بل أصبح استعارة

التحول انتقال الدلالة من مستوى وصفي محايد إلى مستوى قيمي إيجابي، وهو ما ينسجم مع مفهوم رقيّ  

 الدلالة عند أولمان.

، الذي يدل في الاستعمال الجاهلي على الوجوه المكفهرة والتعبيرات الغاضبة في »عَوَابِّس«أما لفظ  

لـ   نموذجًا  كذلك  فيمثل  الخصم،  الدلالةمواجهة  مرتبطة  رقي   العبوسية  كانت  الجاهلية،  الثقافة  ففي   .



Muaddib. Vol. 2, No. 1 Desember 2025 

 

Amanda Rheyna Athaya, Muhsin, Khaerun Nisa Nurr 12 

 

بالشراسة والتهديد البصري الذي يهدف إلى بث الرعب في صفوف الأعداء، وهو تعبير عن القوة النفسية 

والهجومية. غير أن هذا المعنى خضع لإعادة تأويل في السياق الإسلامي، حيث لم يعد العبوس علامة على  

أي الاستعداد النفس ي والأخلاقي   العدوان الغريزي، بل أصبح رمزًا للجدية والحزم والعزم في الجهاد المشروع،

للدفاع عن الحق دون تجاوز للضوابط الشرعية. ويعكس هذا التحول ارتقاءً في القيمة الدلالية من الانفعال 

 العدواني إلى الانضباط القيمي. 

الغبار  بين  من  الخارجة  الخيل  الذي يصوّر  الشعري  المشهد  أن  يتضح  التحليل،  هذا  ومن خلال 

 عميقًا في البنية الدلالية للرموز القتالية. ويؤكد ذلك طرح أولمان القائل بأن 
ً

بوجوه عابسة يعكس تحولا

وع للمجتمع.  والأخلاقية  الفكرية  الرؤية  لتحول  طبيعية  نتيجة  هو  الدلالي  الغبار التغير  ألفاظ  فإن  ليه، 

الحربية، بل أصبحت حوامل لمعانٍ  القوة  تعد تعكس مجرد مظاهر  لم  بن ربيعة  بيد 
َ
ل في شعر  والعبوس 

أخلاقية وروحية تعبّر عن الجهاد والعزم على نصرة الحق، مما يبرز الدور الحيوي للغة الشعرية في تجسيد 

 .التحول الحضاري من الجاهلية إلى الإسلام

 

 البيت السادس:  . ٦

ا 
َ
ذ  وَإِّ

ُ
ة نَّ سِّ

َ ْ
حُورِّهَا  الأ

ُ
ن  لِّ

ْ
رِّعَت

ْ
ش

ُ
 أ

وَاجُدِّ 
َ
ينَ حَدَّ ت بْدِّ

ُ
يَابِّ أ

ْ
ن
َ ْ
 الأ

 مفتوحة كرمز للعدوان. أما في 
ً
 موجهة نحو الصدور، وأنيابًا حادة

ً
 حادة

ً
عرض هذا البيت أسلحة

عيد تفسير هذه العناصر كعلامات على الاستعداد الروحي وشجاعة المجاهدين.
ُ
 بداية الإسلام، فقد أ

 

 تحليل المعاني المتغيرة في أبيات مختارة من شعر لبيد بن ربيعةالجدول السادس: 

 الدلالي نوع التحول  المعنى الإسلامي  المعنى الجاهلي  اللفظ

ة الرمح   الأسِنَّ أو  الرمح  رأس 

في   يستخدم  الحاد، 

الحروب بين القبائل كرمز 

  للقوة والعنف.

التي  )الرماح(  الحادة  الأسلحة 

الجهاد   في  مشروعة  كأداة  تستخدم 

 للدفاع عن الدين والأمة.

 توسيع المعنى

إلى   الأنياب  ترمز  الحادة،  الأنياب 

والعدوانية  الوحشية 

 والشرسة في القتال. 

الجهاد   في  والثبات  الشجاعة  رمز 

 والدفاع عن الدين.

 رقيّ الدلالة

نحو    في المشرعة  ة  الأسِنَّ إبراز  على  تقوم  مكثفة   
ً
قتالية  

ً
ربيعة صورة بن  بيد 

َ
ل ف 

ّ
يوظ البيت،  هذا 

الصدور والأنياب المكشوفة بوصفها رموزًا للعدوان والشراسة في ساحة الحرب. وفي السياق الجاهلي، كانت  

قيدة، إذ يُنظر إلى الرمح هذه العناصر تحمل دلالة مباشرة على العنف الجسدي والقوة الهجومية غير الم

هذا  ويعكس  للافتراس.  والاستعداد  الوحشية  إلى  الأنياب  ترمز  بينما  القبلية،  للغلبة  أداة  باعتباره  الحادّ 

في   والغلبة  الإيذاء  على  بالقدرة  المجد  وتربط  المادية  القوة  تمجد  التي  الجاهلية  القيم  منظومة  التصوير 

 الصراع المسلح. 



Muaddib. Vol. 2, No. 1 Desember 2025 

 

Amanda Rheyna Athaya, Muhsin, Khaerun Nisa Nurr 13 

 

غير أن هذه الدلالات خضعت لإعادة توجيه واضحة مع بزوغ الإسلام، حيث لم تُلغَ الرموز القتالية 

اتسع  القبلي،  للعنف  رمزًا  كانت  التي  ة،  فالأسِنَّ إطار أخلاقي وعقدي جديد.  تأطيرها ضمن  عيد 
ُ
أ بل  ذاتها، 

ن والأمة، وهو ما يندرج ضمن معناها ليشمل مفهوم السلاح المشروع المستخدم في الجهاد دفاعًا عن الدي

( المعنى  الشراسة Generalizationتوسيع  إلى  ترمز  كانت  التي  الأنياب،  أما  أولمان.  ستيفن  نظرية  وفق   )

ا ) ا دلاليًّ (، إذ أصبحت تشير إلى الشجاعة والثبات والعزم الروحي  Ameliorationالغريزية، فقد شهدت رقيًّ

 في مواجهة التحديات، لا إلى العدوان المنفلت.

ومن منظور الدلالة التاريخية، ينسجم هذا التحول مع طرح أولمان القائل بأن التغير الدلالي يرتبط  

بتحول البنية الفكرية للمجتمع. فالمعنى لم يتغير على مستوى اللفظ فحسب، بل على مستوى القيمة التي  

ة المشرعة والأني بيد تمثل يحملها الرمز في الوعي الجمعي. وعليه، فإن صورة الأسِنَّ
َ
اب المكشوفة في شعر ل

يعكس   مما  أخلاقيًا،  المنضبطة  الشجاعة  إلى  القبلي  العنف  من  الدلالة  انتقال  كيفية  على  واضحًا   
ً

مثالا

 التحول الحضاري الذي صاحب الانتقال من الجاهلية إلى الإسلام. 

 

 البيت السابع:  . ٧

نَ 
ْ
ل ىيَحْمِّ

َ
وَغ

ْ
 ال

َ
يَان

ْ
ت ر    فِّ

َ
نْ جَعْف  مِّ

هُمُ  نَّ
َ
أ
َ
ا ك

ً
عْث

ُ
سُودُ ش

ُ
ابِّ  أ

َ
غ
ْ
 ال

وفي  الضارية.  بّهوا بالأسود 
ُ
البالي ولكن بشجاعة، وش في مظهرهم  البيت شبابًا مقاتلين  يُصوّر هذا 

 الإسلام، يدلّ ذلك على القوة الروحية والتضحية في سبيل الله. 

 
 تحليل المعاني المتغيرة في أبيات مختارة من شعر لبيد بن ربيعةالجدول السابع: 

 الدلالي نوع التحول  المعنى الإسلامي  المعنى الجاهلي  اللفظ

ى 
َ
وَغ

ْ
الشباب الشجعان الذين  فِتْيَانُ ال

شرف  أجل  من  يقاتلون 

في   وينتقمون  قبيلتهم 

 حروب القبائل. 

يقاتلون  الذين  الشباب 

دين   عن  يدافعون  كمجاهدين، 

 الحق. ويقيمون  الله

 تغيير المعنى الكلي

سُودُ 
ُ
الغابة  أ أسود 

القوة   رمز  المتوحشة، 

والوحشية  البدنية 

المعارك   في  والشجاعة 

 بين القبائل. 

رمز الشجاعة والقوة في الدفاع عن  

 للمجاهدين.  الحق والدين؛ استعارة

 رقيّ الدلالة

 مكثفة للمقاتلين الشباب الذين يحملون سمات الفقر والتعب في 
ً
 شعرية

ً
يقدّم هذا البيت صورة

وفي   الغاب«.  سود 
ُ
»أ بـ  الشاعر  شبّههم  وقد  استثنائية،  وشجاعةٍ  بقوةٍ  يتمتعون  لكنهم  الخارجي،  مظهرهم 

دفاعًا عن شرف القبيلة  السياق الجاهلي، تُحيل عبارة »فِتْيان الوغى« إلى الشباب الذين يخوضون الحروب 



Muaddib. Vol. 2, No. 1 Desember 2025 

 

Amanda Rheyna Athaya, Muhsin, Khaerun Nisa Nurr 14 

 

وسعيًا للثأر والمجد القبلي، حيث تُقاس البطولة بمدى الجرأة والقوة البدنية في القتال. وتعكس هذه الصورة 

 للحفاظ على المكانة الاجتماعية والهيمنة القبلية.
ً
 منظومة قيم تمجّد العنف بوصفه وسيلة

ا بالثأر أو 
ً
ومع ظهور الإسلام، خضع هذا التصوير لتحول دلالي جوهري، إذ لم يعد القتال مرتبط

عيد تعريفه ضمن إطار الجهاد في سبيل الله. وهنا يبرز تغيّر المعنى الكلي ) 
ُ
 Completeالعصبية القبلية، بل أ

Semantic Shift  مجاهدين إلى  قبليين  محاربين  على  الدلالة  من  انتقلت  الوغى«، حيث  »فِتْيان  عبارة  في   )

الدلالة   في  أولمان  ستيفن  نظرية  ووفق  الدين.  عن  والدفاع  الحق  لإقامة  ويقاتلون  دينية  رسالة  يحملون 

مختلف جذريًا،  التاريخية، فإن هذا النوع من التغير يحدث عندما تنتقل الكلمة من مجال مفهومي إلى آخر 

 بحيث لا يعود المعنى القديم هو المرجع الرئيس للدلالة الجديدة. 

ا ) ا دلاليًّ سود«، فقد شهد بدوره رقيًّ
ُ
( واضحًا. ففي الاستخدام الجاهلي، Ameliorationأما لفظ »أ

ر في سياق الصراع   كان الأسد رمزًا للقوة البدنية والوحشية والقدرة على البطش في المعركة، وهي صفات تُقدَّ

 
ً
القبلي. غير أن هذا الرمز اكتسب في السياق الإسلامي بُعدًا أخلاقيًا وروحيًا، إذ أصبح يُستخدم استعارة

فاع عن الحق، لا للشراسة الغريزية. ويؤكد هذا التحول ما يقرره أولمان من أن اللغة  للشجاعة والثبات في الد

تعكس تطور الوعي القيمي للمجتمع، وأن الرمز الواحد قد ينتقل من تمجيد القوة المادية إلى تمجيد القوة 

 التحول الحضاري من الجاهلية إلى الإسلام.الإيمانية، بما يعكس 

 

 البيت الثامن :. ٨

 وَ 
َ
ين جِّ

هُمْ  مُدَجَّ
َ
لَ وَسْط اوِّ

َ
غ
َ ْ
رَى الم

َ
 ت

 ِّ
ل 
ُ
بَابَ ك

ُ
رْضَابِّ وَذ د  قِّ

 مُهَنَّ

حين بأسلحة حادة. في العصر الإسلامي، لم ترمز الأسلحة إلى القوة 
َّ
ر هذا اللبيت محاربين مُسل تُصوِّ

 البدنية فحسب، بل إلى المسؤولية الروحية أيضًا.

 
 تحليل المعاني المتغيرة في أبيات مختارة من شعر لبيد بن ربيعةالجدول الثامن: 

 الدلالي نوع التحول  المعنى الإسلامي  المعنى الجاهلي  اللفظ

جِينَ  المسلحون   مُدَجَّ الجنود 

كرمز   ثقيلة  بأسلحة 

عن   والدفاع  للقوة 

 القبيلة. 

المجاهدون المستعدون للقتال، ليس فقط 

 من الناحية 
ً
من الناحية المادية، بل أيضا

 صادقة.  وبنية الروحية

 توسيع المعنى

دٍ قِرْضَابٍ  السيف الهندي الحاد   مُهَنَّ

الجودة،   وعالي  للغاية 

الشرف  رمز 

في   والشجاعة والمكانة 

 الحروب بين القبائل. 

السلاح الحاد المستخدم في الجهاد للدفاع 

  
ً
رمزا أصبح  الدين،  عن 

 الله. سبيل في للشجاعة

 تغيير المعنى الكلي



Muaddib. Vol. 2, No. 1 Desember 2025 

 

Amanda Rheyna Athaya, Muhsin, Khaerun Nisa Nurr 15 

 

جِين« تحيط بهم الأسلحة الحادة من كل جانب، حتى تبدو  يُبرز هذا البيت صورة محاربين »مُدَجَّ

بثقافة   وثيقًا  ا 
ً
ارتباط المشهد  هذا  ارتبط  الجاهلي،  السياق  في  بينهم.  الفضاء  تملأ  وكأنها  والسيوف  الرماح 

 على القوة العسكرية
ً

والجاهزية للدفاع عن القبيلة   الحرب القبلية، حيث كانت كثرة السلاح وجودته دليلا

جِين« كان يحمل دلالة مادية خالصة، تركز على الامتلاء  أو الهجوم على الخصوم. ومن ثمّ، فإن لفظ »مُدَجَّ

 بالسلاح بوصفه مصدر الهيبة والتفوق في ساحة القتال.

(، إذ Semantic Broadeningومع التحول إلى السياق الإسلامي، شهد هذا اللفظ توسيعًا في المعنى )

لم يعد التسليح يُفهم بوصفه استعدادًا جسديًا فحسب، بل أضيف إليه بعدٌ معنوي وروحي يتمثل في النية  

الصادقة وتحمل المسؤولية الأخلاقية للجهاد. ووفق نظرية التغير الدلالي عند ستيفن أولمان، فإن توسيع 

صر دلالية جديدة تفرضها التحولات المعنى يحدث عندما يحتفظ اللفظ بمعناه الأصلي، لكنه يكتسب عنا

جِين« انتقال المجتمع من منطق القوة القبلية إلى منطق القوة  الفكرية والاجتماعية. وهنا يعكس لفظ »مُدَجَّ

 الملتزمة بقيم دينية وأخلاقية.

دٍ قِرْضَابٍ«، فقد خضعت إلى تغيير في المعنى الكلي ) (.  Complete Semantic Shiftأما عبارة »مُهَنَّ

ففي الجاهلية، كان السيف الهندي الفائق الجودة رمزًا للشرف الشخص ي والمكانة الاجتماعية والشجاعة  

 مشروعة  
ً
عيد تأويله ليغدو أداة

ُ
 للبطولة الفردية. غير أن هذا الرمز في الإسلام أ

ً
في الحروب القبلية، أيقونة

الطبقية والفردية   الدين والأمة، فتراجعت دلالته  لصالح دلالة جماعية أخلاقية. ويؤكد هذا  للدفاع عن 

التحول ما تقرره الدلالة التاريخية من أن تغيّر الإطار القيمي يعيد تشكيل معنى الرمز اللغوي، فينتقل من  

ستخدم القوة من أجلها.تمجيد القوة لذاتها إلى تمج
ُ
 يد الغاية التي ت

 

 البيت التاسع: . ٩

هُمْ  نَّ
َ
أ
َ
يدِّ ك دِّ

َّ
 الل

َ
رِّق

َ
خ
ْ
 مُن

َ
 يَرْعَوْن

 ِّ
ز  عِّ

ْ
ي ال ب   فِّ  حَاجِّ

ُ
سْرَة

ُ
هَابِّ  أ  وَشِّ

تعد  لم  الإسلام،  وفي  النبيلة.  الأسرة  غير 
ُ
ت كما  العدو  على  غير 

ُ
ت عظيمة  قوة  إلى  البيت  هذا  يشير 

 الشرف والمكانة مقتصرة على النسب، بل على الشجاعة في الدفاع عن الحق.
 

 تحليل المعاني المتغيرة في أبيات مختارة من شعر لبيد بن ربيعةالجدول التاسع: 

 الدلالي نوع التحول  المعنى الإسلامي  المعنى الجاهلي  اللفظ

من   في العِزِّ  ينبع  الذي  المجد 

أو  القبيلة  شرف 

النسب أو الانتصار في  

 حرب بين القبائل. 

 

الإيمان   من  ينبع  الذي  الروحي  المجد 

في   والمشاركة  والتقوى 

 الله.  سبيل في الجهاد

 تغيير المعنى الكلي



Muaddib. Vol. 2, No. 1 Desember 2025 

 

Amanda Rheyna Athaya, Muhsin, Khaerun Nisa Nurr 16 

 

 حَاجِبٍ 
ُ
سْرَة

ُ
تتمتع  أ مرموقة  قبيلة 

في   عالية  بمكانة 

الاجتماعي  النظام 

في  القبيلة  ونسب 

 عصر الجاهلي.

مجموعة من الناس يتمتعون بالاحترام 

وجهادهم،  إيمانهم  بسبب 

 نسبهم.  بسبب وليس

 تغيير المعنى الكلي

هت في عزّها ومكانتها بأسرةٍ نبيلةٍ  بِّ
ُ
د هذا البيت صورة جماعةٍ تندفع بقوة نحو العدو، حتى ش يُجسِّ

«ذات شأن رفيع في المجتمع العربي القديم. ففي السياق الجاهلي، كان تعبير   ِّ
ز  ا وثيقًا   »في العِّ

ً
ا ارتباط

ً
مرتبط

بالمجد القبلي، القائم على النسب، وكثرة العدد، والانتصارات العسكرية التي تعزّز مكانة القبيلة بين غيرها. 

فإن ذكر   «وبالمثل،  ب  حَاجِّ  
ُ
سْرَة

ُ
يُقاس    »أ الاجتماعي، حيث  النفوذ  ذات  العريقة  الأسرة  نموذج  إلى  يحيل 

 الشرف بمكانة الأصل والدم، لا بالقيم الأخلاقية أو المبادئ الدينية.

(، إذ Complete Semantic Changeومع بزوغ الإسلام، شهدت هذه الألفاظ تغييرًا في المعنى الكلي )

 نسبية إلى قيمةٍ روحيةٍ أخلاقية. فالعزّ لم يعد حكرًا على القبائل  
ً
 اجتماعية

ً
انتقل مفهوم العزّ من كونه قيمة

لنظرية  ووفقًا  الحق.  عن  الدفاع  في  والمشاركة  والتقوى  بالإيمان  ا 
ً
مرتبط بل صار  والنسب،  الحسب  ذات 

التغير يحدث عندما يُعاد بناء المعنى جذريًا نتيجة   ستيفن أولمان في الدلالة التاريخية، فإن هذا النوع من

 تحوّل المرجعية الثقافية والاجتماعية التي تحكم اللغة، فيحل معيار ديني محل معيار اجتماعي قبلي. 

 حَاجِبٍ«، فقد انتقل من دلالة حرفية تشير إلى أسرةٍ بعينها ذات مجد قبلي، إلى دلالة رمزية 
ُ
سْرَة

ُ
أما تعبير »أ

أوسع تُحيل إلى جماعةٍ متماسكة تستمد احترامها من التزامها بالقيم الإسلامية والجهاد في سبيل الله. وهذا  

في والصفوة  النخبة  لمفهوم  تعريف  إعادة  أساس   التحول يعكس  الدموية  القرابة  تعد  لم  المجتمع، حيث 

أولمان من أن   تؤكده نظرية  يتجلى بوضوح ما  القيم المشتركة والعمل من أجل الحق. وبهذا  التفاضل، بل 

 التغير الدلالي ليس مجرد تغير لغوي، بل هو انعكاس مباشر لتحولات الفكر والبنية الاجتماعية.

 

 البيت ا لعاشرة: ١٠

 
َ
يْف

َ
ب  ك

َ
لا ي كِّ بْنِّ

ُ
ر  أ

َ
ى جَعْف

َ
ف
ْ
ن
ُ
 ت

و 
ُ
 وَبَن

ً
ة
َ
جْبَابِّ  ضُبَيْن

َ ْ
رُ الأ  حَاضِّ

يعبر هذا البيت عن الفخر القبلي والتساؤل حول نفي شخصية بارزة. أما في الإسلام، فقد أصبحت 

 الولاء للحق مقدمًا على الانتماء القبلي. 

 
 تحليل المعاني المتغيرة في أبيات مختارة من شعر لبيد بن ربيعةالجدول العاشر: 

 الدلالي نوع التحول  المعنى الإسلامي  المعنى الجاهلي  اللفظ

شخص  تُنْفَى جَعْفَرٌ  طرد  أو    نفي 

 
ً
عادة قبيلته،  من 

أو   عار  أو  نزاع  بسبب 

 قرار قانوني عرفي.

نفي أو عزلة مجاهد في سبيل الله  

من   رأسه  مسقط  من 

 بالجهاد.  القيام أجل

 تغيير المعنى الكلي



Muaddib. Vol. 2, No. 1 Desember 2025 

 

Amanda Rheyna Athaya, Muhsin, Khaerun Nisa Nurr 17 

 

أو   ضُبَيْنَة  قبيلة  إلى  يشير 

تشكل  معينة  عشيرة 

والشرف  الهوية  مركز 

الاجتماعي   والتضامن 

الروابط  أساس  على 

 الدموية والأسلاف.

أو   الجماعي  المفهوم  يعد  لم 

بل   النسب،  على  قائمًا  الجماعي 

العقائدية  الوحدة  أساس  على 

الأمة   مثل  والإيمانية، 

 المؤمنين جماعة أو

 تغيير المعنى الكلي

يُطرح  الاجتماعي، حيث  والاستنكار  القبلي  الفخر  من  الجاهلي حالة  في سياقه  البيت  هذا  يعكس 

سؤال استنكاري حول كيفية نفي شخصية بارزة مثل جعفر من محيطها القبلي. فالفعل »تُنْفَى« في الثقافة 

الاجتماعية العقوبة  أشكال  أقص ى  يدل على  بل  فرديًا فحسب،  بعدًا  لا يحمل  إلى  الجاهلية  الانتماء  ، لأن 

الحماية والهوية والشرف. كما أن ذكر »ضُبَيْنَة« بوصفها قبيلة محددة يؤكد مركزية   القبيلة كان مصدر 

ر الشرف أو الوجود الاجتماعي خارج الإطار القبلي.   النسب والدم في بناء المكانة الاجتماعية، إذ لا يُتصوَّ

لهذه الألفاظ، وهو ما يندرج ضمن   الدلالية  في المرجعية  ومع ظهور الإسلام، حدث تغيير جذري 

( كما يشرحها ستيفن أولمان. فقد تحوّل معنى  Complete Semantic Changeنظرية التغيير الدلالي الكلي ) 

العزلة   أو  الهجرة  على  دلالة  إلى  عارٍ جماعي،  أو  قبلي  صراع  ناتجة عن   
ً
اجتماعية  

ً
عقوبة كونه  من  النفي 

 للدين. هنا لم يعد النفي  
ً
الاختيارية في سبيل العقيدة، كما في هجرة الصحابة وتركهم أوطانهم وأهليهم نصرة

 صبح في بعض السياقات علامة تضحية ورفعة معنوية.علامة إقصاء، بل أ

أما لفظ »ضُبَيْنَة«، فقد انتقل من دلالة محددة على قبيلة بعينها إلى دلالة رمزية أوسع تُقابلها في 

يعكس  التحول  هذا  فإن  الاجتماعي،  الدلالي  للمنهج  ووفقًا  المؤمنين.  وجماعة  الأمة  مثل  مفاهيم  الإسلام 

م على الولاء للحق والعقيدة. وهكذا انتقال المجتمع من نظام قيمي قائم على العصبية القبلية إلى نظام يقو 

يُظهر البيت، من خلال تحول ألفاظه، كيف أعاد الإسلام تشكيل البنية المفهومية للهوية والانتماء، وهو ما  

 للتحول الحضاري والفكري. 
ً
 تؤكده الدراسات الدلالية التي ترى اللغة مرآة

 

 البيت الحادي عشر: . ١١

وا
ُ
ل
َ
ت
َ
هُ  ق

َ
وا دُون

ُ
ط

َ
مَّ لا

ُ
 ث
َ
 ابْنَ عُرْوَة

ى  مُهُمْ حَتَّ حَاكِّ
ُ
ى جَوَابِّ  ن

َ
ل  إِّ

والكرم   الأمانة  تُبنى على  القيادة  الإسلامي،  المفهوم  وفي  والبخيل.  الظالم  القائد  البيت  هذا  ينتقد 

 والعدالة. 
 

 تحليل المعاني المتغيرة في أبيات مختارة من شعر لبيد بن ربيعة الجدول الحادي عشر: 

 الدلالي نوع التحول  المعنى الإسلامي  المعنى الجاهلي  اللفظ

وا
ُ
تَل
َ
الثأر  ق بدافع  القتل 

وهو   )الثلأ(،  القبلي 

أشكال  من  شكل 

سياق  في  إلا   ،
ً
محرما  

ً
عملا يصبح  القتل 

أو   القصاص  مثل  الشرعي  القانون 

 الله.  سبيل في الجهاد

 تغيير المعنى الكلي



Muaddib. Vol. 2, No. 1 Desember 2025 

 

Amanda Rheyna Athaya, Muhsin, Khaerun Nisa Nurr 18 

 

في   المتأصل  الانتقام 

الشرف  نظام 

 والقانون القبلي. 

سياق  نُحَاكِمُهُمْ  في  "مواجهتهم" 

الصراع  أو  الحرب 

المعركة؛   أرض  على 

طابع  ذات  المحاكمة 

 مادي وعسكري.

قانوني،  بشكل  المحكمة"  إلى  "إحضارهم 

وفقًا للشريعة الإسلامية، من أجل تحقيق 

 الصحيح. والحل العدالة

 تغيير المعنى الكلي

فعل  يُستخدم  القبلي، حيث  الصراع  لواقع   
ً
 واضحة

ً
الجاهلي صورة في سياقه  البيت  هذا  يعكس 

ا مشروعًا تُمليه أعراف الشرف القبلي. فالقتل هنا ليس جريمة   وا« بوصفه تعبيرًا عن الثأر بوصفه حقًّ
ُ
تَل
َ
»ق

المهدورة، وهو ما ينسجم مع منظو  مة القيم الجاهلية التي  أخلاقية بقدر ما هو وسيلة لاستعادة الكرامة 

معنى  تحمل  لا  »نُحَاكِمُهُمْ«  عبارة  أن  كما  القبائل.  بين  التوازن  لضبط   
ً
أداة وتراه  الانتقام  شأن  من  علي 

ُ
ت

 القضاء المؤسس ي، بل تشير إلى المواجهة المباشرة أو الفصل بالقوة في ساحة الصراع.

اللفظان لتحول دلالي جذري، يندرج ضمن ما يسميه  المفهوم الإسلامي، فقد خضع هذان  في  أما 

عيد تعريف القتل من كونه Complete Semantic Changeستيفن أولمان »التغيير الدلالي الكلي« )
ُ
(. فقد أ

م أخلاقيًا ودينيًا، لا يُستثنى منه إلا ما ورد في إطارٍ   ممارسة اجتماعية مقبولة في سياق الثأر، إلى فعلٍ محرَّ

شرعيٍّ مضبوط كـالقصاص أو الجهاد دفاعًا عن الحق. وهكذا انتقلت الدلالة من المجال العرفي القبلي إلى  

 خلاقي، وهو انتقال يعكس تبدل المرجعية القيمية للمجتمع. المجال التشريعي الأ 

وبالمثل، تحوّل معنى »نُحَاكِمُهُمْ« من دلالة المواجهة العسكرية إلى دلالة قضائية مؤسسية تقوم على  

الاجتماعي في علم الدلالة التاريخي، فإن هذا التحول -العدل والاحتكام إلى الشريعة. ووفقًا للمنهج السيمائي

هنا تُظهر بوضوح كيف أسهم الإسلام في   يعكس انتقال المجتمع من منطق القوة إلى منطق القانون. فاللغة

بالأمانة   بل  والانتقام،  بالبطش  تُقاس  القيادة  تعد  لم  والاجتماعية، حيث  السياسية  المفاهيم  بناء  إعادة 

 والعدل، وهو ما تؤكده نظرية أولمان في ارتباط التغير الدلالي بالتغير الحضاري والثقافي. 

 

 البيت الثاني عشر:  . ١٢

ابْنِّ   وَ
َ
رَة

ْ
ط

ُ
 ابْنِّ ق

َ
هِّ بَيْن كِّ عَرْشِّ  هَاتِّ

نْ  ابِّ  يَجُودُ مَا إِّ
َ
ط خِّ د  بِّ افِّ وَ  لِّ

يُصوّر هذا البيت القبيلة التي عُرفت بفضائلها واعتراف أهل العقل بالحقيقة. وفي الإسلام، أصبح  

 ذلك مدحًا للإيمان والحكمة. 

 

 

 

 



Muaddib. Vol. 2, No. 1 Desember 2025 

 

Amanda Rheyna Athaya, Muhsin, Khaerun Nisa Nurr 19 

 

 تحليل المعاني المتغيرة في أبيات مختارة من شعر لبيد بن ربيعة الجدول الثاني عشر: 

 الدلالي نوع التحول  المعنى الإسلامي  المعنى الجاهلي  اللفظ

لعرش   هاتِكِ عَرْشِهِ  المدمر  أو  المنتصر 

فخر  سياق  في  العدو 

 القبيلة والهيمنة 

الخائن الذي يهدم الثقة ويخون الأمانة  

الناحية  من  سلبي  )معنى 

 والدينية( الأخلاقية

 تغيير المعنى الكلي

إلى   يَجُودُ  )يشير  يعطي  ولا  بخيل 

يعطي  لا  لمن  انتقاد 

 للضيوف/القبائل( 

أمانة   أداء  في  يفشل  الذي  القائد 

بحقوق  الوفاء  عدم  مثل  العامة، 

 الحقيقة إخفاء الشعب أو

 توسيع المعنى

يُبرز هذا البيت في سياقه الجاهلي منظومة القيم القبلية التي تُقاس فيها المكانة بالقدرة على الهيمنة  

يُسقط عرش  الذي  للمنتصر  مدحًا  ستعمل 
ُ
ت كانت  التي  عَرْشِهِ«  »هاتِكِ  عبارة  في  يتجلى  ما  وهو  والغلبة، 

إليه بوصفه صاحب بأسٍ وقوةٍ ترفع من شأن قب فيُنظر  ه، 
ّ
إيجابية، لأنها  خصمه ويُذل يلته. فالدلالة هنا 

أما فعل   على المجد والسيادة. 
ً

العدو دليلا في تدمير سلطان  التي ترى  الجاهلي  الفخر  منسجمة مع ثقافة 

مّ من لا يجود على الوافد أو الضيف، لأن 
َ
»يَجُودُ« في هذا السياق، فيرتبط بمعيار الكرم القبلي، حيث يُذ

 ة الاجتماعية والاعتراف القبلي. الكرم كان أحد أهم أسس السمع 

في السياق الإسلامي، يحدث تحول دلالي جذري، ولا سيما في لفظ »هاتِكِ عَرْشِهِ«، إذ ينقلب من 

البطولة. ووفق نظرية   بدل  الأمانة  الخيانة ونقض  إلى  ليشير  ودينيًا،  أخلاقيًا  معنى سلبي  إلى  إيجابي  معنى 

( عند ستيفن أولمان، فإن هذا النوع من التحول يدل Complete Semantic Changeالتغير الدلالي الكلي ) 

رة معيارًا للمدح، بل أصبحت الأمانة   على انقلاب كامل في منظومة القيم المرجعية؛ إذ لم تعد القوة المدمِّ

وحفظ الحقوق هي الأساس. فاللغة هنا تعكس بوضوح انتقال المجتمع من تمجيد الهيمنة المادية إلى إعلاء 

 ية والعقائدية.القيم الأخلاق

(، حيث لم يعد مقتصرًا على الكرم Generalizationأما لفظ »يَجُودُ«، فقد شهد توسيعًا دلاليًا )

المادي تجاه الضيوف، بل اتسع ليشمل أداء المسؤولية العامة والوفاء بالأمانة وكشف الحق وعدم كتمانه. 

ووفق المنهج الدلالي التاريخي، فإن هذا التوسع مرتبط بتغيّر البنية الاجتماعية والسياسية في الإسلام، حيث 

محاسبًا على أفعاله أمام الله والمجتمع، لا أمام القبيلة فقط. وهكذا تُظهر    أصبح القائد أو صاحب السلطة

والحكمة   الإيمان  قيم  مع  يتلاءم  بما  اللغوية  الدلالة  تشكيل  إعادة  في  الإسلام  أسهم  كيف  الألفاظ  هذه 

 ير الدلالي بالتغير الحضاري كما قرره أولمان. والعدل، وهو ما يؤكد ارتباط التغ

 

 البيت الثالث عشر: . ١٣

 ق
ْ
ت

َ
هُمْ عَرَف

َ
هَا وْم  ل

َ
ضْل

َ
 مَعَدُّ ف

هُ 
ُ
 يَعْرِّف

حَقُّ
ْ
بَاب وَال

ْ
ل
َ ْ
وُو الأ

َ
 ذ

ت هذه الممارسات بنظام القضاء والصلح.
ّ
 يحتوي هذا البيت على رواية عن الثأر. وفي الإسلام، حُل

 

 



Muaddib. Vol. 2, No. 1 Desember 2025 

 

Amanda Rheyna Athaya, Muhsin, Khaerun Nisa Nurr 20 

 

 تحليل المعاني المتغيرة في أبيات مختارة من شعر لبيد بن ربيعة الجدول الثالث عشر: 

 الدلالي نوع التحول  المعنى الإسلامي  المعنى الجاهلي  اللفظ

هَا
َ
ضْل

َ
قريش   مَعَدُّ ف قبيلة  وشرف  عظمة 

سلف  معاد،  سلالة  من 

 العرب الشماليين

بل  النسب،  بسبب  ليست  الفضيلة 

والأعمال  الإيمان،  بسبب 

 لله.  والتقوى  الصالحة،

 تغيير المعنى الكلي

بَابِ 
ْ
ل
َ ْ
وُو الأ

َ
الذين   ذ الأذكياء  الأشخاص 

يتمتعون بالعقل في الشؤون 

 الدنيوية والاجتماعية 

بالعقل   يتمتعون  الذين  الأشخاص 

والإيمان؛ يستخدمون عقولهم للتفكير  

 والحقيقة الوحي في

الدلالة   توسيع  و    رقيّ 

 المعنى

سَب، 
َّ
قائمًا على الانتماء القبلي والن الجاهلي تصورًا للقيمة والشرعية  في سياقه  البيت  يُظهر هذا 

هَا« التي تُحيل إلى شرف القبيلة وعظمتها بوصفها منحدرة من مَعَدّ، الجدّ 
َ
ضْل

َ
وهو ما يتجلى في عبارة »مَعَدُّ ف

ا وثيقًا بالدم والسلالة وما يترتب عليهما  الأعلى للعرب العدنانيين. فالمعنى الجاهلي للفضل هنا مرت
ً
بط ارتباط

من حق في السيادة والانتقام والثأر. كما أن الاعتراف بالفضل يتم عبر المجتمع القبلي نفسه، أي من خلال 

 العرف الاجتماعي لا من خلال معيار أخلاقي كوني.

( كليًا  دلاليًا  تغييرًا  اللفظ  هذا  شهد  الإسلامي،  السياق  وفق  Complete Semantic Changeفي   )

الإيمان   بل أصبح معيارُه  القبلي،  الأصل  أو  النسب  قائمًا على  الفضل  إذ لم يعد  أولمان؛  تصنيف ستيفن 

الإسلام   ألغى  حيث  القيم،  منظومة  في  جذريًا  انقلابًا  التحول  هذا  ويعكس  والتقوى.  الصالح  والعمل 

مْ  ورد في الخطاب القرآني:   الامتيازات الوراثية، وربط الكرامة الإنسانية بمبدأ أخلاقي شامل، كما
ُ

رَمَك
ْ

ك
َ

»إِنَّ أ

مْ«
ُ

قَاك تْ
َ

ِ أ
. وهنا تتجلى العلاقة الوثيقة بين التغير الدلالي والتغير الاجتماعي والديني، كما يؤكد المنهج عِندَ اللََّّ

 الدلالي التاريخي. 

( الدلالة  رقيّ  بين  يجمع  لتحول  فقد خضعت  بَابِ«، 
ْ
ل
َ ْ
الأ وُو 

َ
»ذ عبارة  وتوسيع Ameliorationأما   )

( والحكمة Generalizationالمعنى  الدنيوي  للتدبير  أداة  بوصفه  يُفهم  العقل  كان  الجاهلية،  ففي   .)

الاجتماعية، بينما في الإسلام اتسع المفهوم ليشمل العقل المؤمن الذي يتأمل الوحي ويهتدي إلى الحق ويُميّز  

ظ من مجال  بين العدل والباطل. ووفق نظرية أولمان، فإن هذا النوع من التوسع الدلالي يعكس انتقال اللف 

اجتماعي محدود إلى مجال معرفي وروحي أوسع، مما يدل على أن اللغة ليست كيانًا جامدًا، بل تتطور بتطور 

 المرجعيات الفكرية والعقدية للمجتمع.

 

 العوامل الرئيسية لتغير المعنى في شعر لبيد بن ربيعة  

إن التغيرات في المعنى في أشعار لبيد بن ربيعة لا تحدث فقط بسبب تغير الزمن، وإنما تتأثر بعاملين  

منظور  تشكيل  إعادة  على  معًا  يعملان  العاملان  وهذان  الاجتماعي.  والعامل  الديني  العامل  هما  رئيسين 

 الشاعر لواقع الحياة والقيم والرسالة التي يريد إيصالها من خلال الشعر.

 أ. العوامل الدينية



Muaddib. Vol. 2, No. 1 Desember 2025 

 

Amanda Rheyna Athaya, Muhsin, Khaerun Nisa Nurr 21 

 

لقد جاء الإسلام بقيم متعالية غيرت النظام الاجتماعي والثقافي للعرب. وباعتباره دين التوحيد، 

فقد عارض الإسلام ممارسة الشرك والعصبية القبلية التي كانت أساس مجتمع الجاهلي. بدأ لبيد، الذي 

 كان يعبد المجد القبلي والسلطة الدنيوية في شعره، يدرك أن كل ذلك كان مؤقتًا. 

 : 20كما أكد القرآن في سورة الحديد الآية 

مْوَالِ ﴿ 
َ ْ
رٌ فِى الا

ُ
اث
َ
ك
َ
مْ وَت

ُ
 بَيْنَك

ٌۢ
رٌ
ُ
فَاخ

َ
ت  وَّ

ٌ
زِيْنَة هْوٌ وَّ

َ
ل عِبٌ وَّ

َ
نْيَا ل  الدُّ

ُ
حَيٰوة

ْ
مَا ال نَّ

َ
ا ا

ْٓ
مُوْ

َ
…اِعْل دِِۗ

َ
وْلا

َ ْ
  ﴾  وَالا

وقد أثرت هذه النظرة تأثيرًا كبيرًا على الشعراء المسلمين الأوائل، ومنهم لبيد الذي حوّل المعاني 

 من الدنيوية إلى الروحية. في شعره:  -مثل “المجد” و”العظمة” و”اللذة”  -القديمة 

لُ   زَائِّ
َ
ة
َ
يم  لا مَحَال عِّ

َ
لُّ ن

ُ
لُ # وَك  اَلله بَاطِّ

َ
لا

َ
يْء  مَا خ

َ
لُّ ش 

ُ
لا ك

َ
 أ

بدلت معاني العزة القديمة بقيم 
ُ
زَوَالٍ. لقد است ى 

َ
إِل ةٍ 

َّ
ذ
َ
لُّ ل

ُ
بَاطِلٌ، وَك  ِ

َّ
لَّ مَا سِوَى اللَّ

ُ
نَّ ك

َ
بِأ يُصَرحُِّ 

 التوحيد والزهد. 

المعجمي  المعنى  في  للتغيرات  انعكاس  هي  العملية  هذه  فإن  وآخرين،  سوغاندا  ديدن  وبحسب 

 والدلالي في الأدب العربي الإسلامي القديم، الذي اتسم بالتدين العالي والوعي الأخروي. 

  العوامل الاجتماعية ب. 

لبيد.   في شعر  المعنى  تغير  في  مهمًا  دورًا  أيضًا  الاجتماعية  العوامل  تلعب  الدين،  إلى  بالإضافة 

: كانت القيمة العليا هي الولاء للقبيلة والانتصار   فخلال فترة
ً
 قبليا

ً
الجاهلي، كان المجتمع العربي مجتمعا

من   -في المعركة. ولكن بعد مجيء الإسلام، خضع المجتمع العربي لعملية إعادة تنظيم اجتماعي كبيرة  

وكان معنى هذا التحول الاجتماعي   مجتمع قبلي إلى مجتمع قبلي إلى أمة توحدها العقيدة وليس النسب.

مجد  عن  يكتبون  بدأوا  بل  النسب”،  و”شرف  “القبيلة”  عن  يكتبون  يعودوا  لم  لبيد  مثل  أن شعراء 

نْ   المثال، في المقطع التالي:  على سبيل  المتقين، وطبيعة الرزق، والتسليم لقدر الله.
ُ
رَادَ الرَّحْمَنُ يَمْن

َ
دْ أ

َ
ق
َ
وَل

وا 
ُ
ل دْ عَمِّ

َ
يَاهُمْ وَهُمْ ق

ْ
يْرَاتِّ دُن

َ
هُ # خ

َ
هْل

َ
نْ أ

ُ
 يَمْن

يُظهر الشاعر القبول بعدالة الله على الرغم من بذل الجهد. وهذا تحول من مفهوم العدالة  

في نظرة اجتماعية لغوية، وفقًا لسوزان   الإنسانية والشرف القبلي إلى الإيمان بالحكمة الإلهية والقضاء.

رومين فإن التغيرات في الشكل والمعنى في اللغة تتأثر بشدة بالتغيرات في البنية الاجتماعية والأيديولوجية  

 ، فإن التغييرات في شعر لبيد ليست مجرد قضايا(Coles  ,1996)    والقيم السائدة في المجتمع. وبالتالي

ا. 
ً
 جمالية، بل هي مظاهر لتغيرات اجتماعية وثقافية أوسع نطاق

 

   الخاتمة

التغير في معنى شعر لبيد بن ربيعة من العصر الجاهلي إلى عصر الإسلام يدل على حدوث تحول 

قيمي كبير. في العصر الجاهلي، كانت كلمات شعر لبيد تعكس قيم دنيوية مثل فخر القبيلة، والثروة المادية،  

ت معاني تلك الكلمات نحو والشجاعة في الحرب، والمكانة الاجتماعية. ومع ذلك، بعد اعتناق الإسلام، تحول

القيم الروحية الموجهة نحو التقوى، وزوال الدنيا، والوعي باليوم الآخر. ويتجلى هذا التغيير في كيفية توقف  

 لبيد عن تمجيد الدنيا والنبالة، والتركيز على التوحيد والأعمال والآخرة باعتبارها جوهر شعره. 



Muaddib. Vol. 2, No. 1 Desember 2025 

 

Amanda Rheyna Athaya, Muhsin, Khaerun Nisa Nurr 22 

 

بيد، وفقًا لنظرية ستيفن أولمان، خمسة أنواع  
َ
أنواع التغييرات في المعنى الموجودة في أبيات شعر ل

رئيسية. أولها انحطاط الدلالة، ويظهر ذلك في كلمات مثل الدنيا ومترف، التي تحوّل معناها من الإيجابي إلى 

ي فهو رقي الدلالة، كما في التقوى والقرار، السلبي بسبب نظرة الإسلام إلى الملذات الدنيوية. أما النوع الثان

حيث كانت معانيها عامة في السابق ثم أصبحت نبيلة وروحانية بعد الإسلام. ويأتي بعد ذلك تضييق المعنى، 

كما هو الحال في كلمات مثل نعيم والمكارم، التي أصبح استخدامها أكثر تقييدًا ضمن سياق الإيمان. من  

لمعنى في كلمات مثل غزاة ويوم، إذ لم تعد تشير فقط إلى المعنى الحرفي، بل أصبحت  جهة أخرى، نجد توسيع ا

التي   القوم  كلمة  في  ويظهر بوضوح  الكلي،  المعنى  تغيير  هناك  وأخيرًا،  والديني.  المجازي  المعنى  أيضًا  تشمل 

ن التحول في المعنى في  تحوّل معناها من مجموعة قبلية إلى مجتمع إيماني )الأمة(. وبالتالي، يمكن استنتاج أ

 فقط، بل هو انعكاس للتحول في الأيديولوجية والمعتقدات المتجذرة في بنية 
ً
شعر لبيد بن ربيعة ليس لغويا

 المجتمع العربي بعد ظهور الإسلام. 

 

   المراجع 

Alhamad ,B( .2025 .)Al-taghayyur al-dalālī fī al-shi‘r al -‘ Arabī al-qadīm [Semantic change 

in classical Arabic poetry .]Istanbul Journal of Arabic Studies ,2025 ,25–69 .

https://doi.org/10.51802/istanbuljas.909655 

Alhamdi ,F., & Hadi ,S( .2025 .)Menelaah problematika kajian semantik historis bahasa 

Arab di era modern .Bahtera :Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra ,24 ,167–186. 

Al-Jarrāḥ ,ʿAbd al-Raḥmān( .2009 .)Al-Mu‘allaqāt wa shurūḥuhā .Dār al-Fikr. 

Al-Mansouri ,L( .2025 .)Semantic shifts in classical and modern Arabic :A diachronic 

study of key lexical terms .International Journal of Arabic Studies .

https://ojs.bustanilmu.com/index.php/IJAS/article/view/59 

Allūsh ,K( .2019 .)Fā‘iliyyat al-siyāq wa ḥayyiz al-ma‘nā ‘inda Stīfan Ūlmān ]The 

effectiveness of context and semantic domain in Stephen Ullmann’s theory .]

Journal of Linguistic & Literary Studies .

https://search.ebscohost.com/login.aspx?direct=true&profile=ehost&scope=site

&jrnl=21801665&AN=138857384 

Anis ,M .Y( .2023 .)Dasar-dasar semantik Arab .Deepublish Digital. 

Bakhromkhodja ,M( .2025 .)Semantic analysis of synonyms in Arabic :Differences .Web 

of Humanities :Journal of Social Science and Humanitarian Research ,3(4 ,)104–108. 

Coles ,F .A( .1996 .)Review of Language in society :An introduction to sociolinguistics by 

Suzanne Romaine .Language in Society ,25(1 ,)123–126 .

https://www.cambridge.org/core/journals/language-in-society 

Ḍayf ,S( .1995 .)Tārīkh al-adab al -‘ Arabī .Dār al-Ma‘ārif. 

Mahfouz ,A .R( .2022 .)Semantic change in Qurʾān and ḥadīth .Egyptian Journal of 

Linguistics and Translation (EJLT ,)14(1 ,)319–336 .https://ejlt.journals.ekb.eg/ 

Najib ,A .A .M( .2020 .)Taghyīr al-ma‘nā min kalimah ism fī al-lughah al -‘ Arabiyyah fī 

al-Qur’ān :Al-shakl wa al -‘ amaliyyah wa al-āthār al-ijtimā‘iyyah .Al-Bayan :

Jurnal Jurusan Pendidikan Bahasa Arab ,12(2 ,)40–57 .

https://doi.org/10.24042/albayan.v12i2 

https://doi.org/10.51802/istanbuljas.909655
https://ojs.bustanilmu.com/index.php/IJAS/article/view/59
https://search.ebscohost.com/login.aspx?direct=true&profile=ehost&scope=site&jrnl=21801665&AN=138857384
https://search.ebscohost.com/login.aspx?direct=true&profile=ehost&scope=site&jrnl=21801665&AN=138857384
https://www.cambridge.org/core/journals/language-in-society
https://ejlt.journals.ekb.eg/
https://doi.org/10.24042/albayan.v12i2


Muaddib. Vol. 2, No. 1 Desember 2025 

 

Amanda Rheyna Athaya, Muhsin, Khaerun Nisa Nurr 23 

 

Romaine ,S( .1994 .)Language in society :An introduction to sociolinguistics .Oxford 

University Press. 

Sadiq ,S., & Awny ,N .A( .2024 .)From past to present :Exploring semantic change in 

Egyptian colloquial Arabic address terms .Journal of Languages and Translation ,

11(4 ,)64–99 .https://doi.org/10.21608/jltmin.2024.395514 

Tajuddin Nur( .2010 .)Semantik bahasa Arab :Pengantar studi ilmu makna .Sastra Unpad 

Press. 

Ullmann ,S( .1962 .)Semantics :An introduction to the science of meaning .Basil Blackwell. 

Zaydān ,J( .2012 .)Tārīkh ādāb al-lughah al -‘ Arabiyyah .Dār al-Hilāl. 

 

https://doi.org/10.21608/jltmin.2024.395514

